Dios ha hablado

DIOS HA HABLADO
HEBREOS 1:1, 2a

«Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras
en otro tiempo a los padres por los profetas, en estos postreros dias nos ha
hablado por el Hijo...»*

Desde el primer momento, desde la primera palabra, el autor centra nuestro pensamiento en Dios y
su comunicacion con el hombre. Es Dios quien toma la iniciativa en la revelacion, y por lo tanto en
nuestra salvacion. Dios ha hablado.

Ahora bien, lo primero que el autor quiere que entendamos acerca de la revelacion de Dios
es que fue dada en dos momentos distintivos de la historia, los que él llama «en otro
tiempo» (v. 1) y «en estos postreros dias» (v. 2). El autor vivia en una época cercana al
ministerio terrenal de Jesus. Probablemente habia nacido y crecido en aquel «otro tiempo.
Habia vivido la transicion entre aquellas dos dispensaciones divinas. Para nosotros, en
cambio, tanto los tiempos de los profetas como la época de Jesus pertenecen a siglos
lejanos. Aun asi necesitamos recordar la importancia de la diferencia entre los «dos
tiempos». En este estudio, pues, examinaremos el contraste entre las dos revelaciones, la
antigua de los tiempos proféticos, y la nueva de Jesucristo.

LA REVELACION DE DIOS EN EL PASADO
DIOS.

“Dios”. Sin preambulo alguno el escritor abre la epistola en forma abrupta, dando por
sentado la existencia de Dios y la realidad de una revelacion en una afirmacion categorica,
como algo a ser probado. Hebreos es uno de tres libros de la Biblia que comienzan con
Dios: Génesis, revelando su poder; Juan, haciendo escuchar su voz; Hebreos, contemplando
y admirando su persona.

En el versiculo 1, el autor describe la revelacion antigua por medio de siete pequerias frases
que la definen con gran concision y exactitud. Vamos a verlas una tras otra.

La primera es sencillamente la palabra «Dios».

Dios es la primera realidad en la vida y, por supuesto, lo es en la revelacién. Digo «por
supuesto», pero esta afirmacion no parece ser entendida por los sociologos y antrop6logos.
En contraste con la Biblia, casi cualquier libro secular de hoy que investigue el «fenémeno
religioso» empieza con el hombre, no con Dios. Su enfoque es antropocéntrico. La religion
es percibida como el dechado de las aspiraciones del ser humano, la proyeccién de sus
necesidades emocionales y filosoficas. El hombre necesita justificar su existencia, por lo
cual se inventa una religion; se siente solo en el universo, por lo cual se inventa un dios. En
el campo secular se da por sentado que la religion empieza con el hombre, sale del hombre,
sirve al hombre y sélo tiene validez en la medida en que es util para el hombre. El que la
religion en cuestion sea verdadera, o el que Dios sea real, no entra en su perspectiva.



Dios ha hablado

La Biblia, en cambio, siempre parte de Dios como primera causa. «De él, y por él, y para
él, son todas las cosas» (Romanos 11:36). Pensemos en Geénesis 1:1: «En el principio cre6
Dios los cielos y la tierra»; o en Juan 1:1: «En el principio era el Verbo, y el Verbo era con
Dios, y el Verbo era Dios». Y ahora en Hebreos leemos: «Dios, habiendo hablado». Ni el
autor de Hebreos ni los demas autores biblicos se detienen para intentar demostrar la
existencia de Dios. Sencillamente la presuponen. Dan por sentado que la manera en la que
Dios se comunica con el ser humanao, interviene en la historia e interpreta aquellas
intervenciones en su revelacion a los profetas, es evidencia suficiente para cualquiera que
esté dispuesto a considerarla. Quizas también sobrentienden que la existencia de Dios
jamas puede ser demostrada —ni tampoco negada— por argumentos filoséficos y debates
teoricos. Dios, por asi decirlo, es la gran premisa de la Biblia.

Asi pues, cuando el autor de Hebreos empieza a hablarnos de la revelacién divina, no nos
habla del «sentido religioso del ser humano», ni tampoco nos describe la diversidad de
formas religiosas que ha habido en diferentes culturas, ni centra nuestra atencion en lo
humano. Su punto de partida es radicalmente diferente. Es biblico y cristiano. Su manera de
ver las cosas empieza con Dios mismo.

Si queremos entender la vida lo primero que debemos saber es que existe un solo Dios y
que este Dios verdaderamente se ha comunicado con el hombre. «<El esta alli y no esta
callado». El es un Dios cuyo carécter (0 «<nombre», para utilizar la palabra biblica), persona
y obra han sido revelados por EI mismo.

Conviene considerar que nuestro texto tampoco empieza: «Los dioses, habiendo
hablado...» Dios es uno Yy Unico. Por lo tanto, los demas seres que pasan por dioses no lo
son. O bien son manifestaciones de demonios, o bien son creaciones («proyecciones», para
volver al lenguaje socioldgico) del ser humano, creadas a su misma imagen conforme a sus
propios deseos y pasiones.

El Dios del que el autor de Hebreos nos habla es el Dios que se revel6

Es el Dios, por lo tanto,
que se revel6 como Jehova (0 méas exactamente Yahvé), el «Yo soy el que soy», cuya
existencia trasciende todo conocimiento nuestro y cuya realidad se escapa de toda
definicion expresada en los términos finitos de nuestro vocabulario humano, por lo cual
hemos de conocerle por «Aquel que es». Puesto que El es quien da origen a todas las demas
realidades, y puesto que nosotros somos una de ellas, no podemos alcanzarle ni envolverle
para poder comprenderle y describirle.

No se trata, pues, de una deidad cualquiera. Hebreos, por asi decirlo, nos habla de un Dios
con nombre y apellidos. «Yo Jehova», dice a Isaias; «éste es mi nombre» (Isaias 42:8). Es
el Dios de los padres. Es igualmente el Dios que habla por medio del Hijo, Jesucristo. Por
lo tanto, es el Dios de Abraham, Isaac y Jacob, el Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo.
Aparte de El no hay otro. No compartira su gloria con otros, ni admite que el hombre le
confunda con los supuestos dioses de otras religiones. Es el Dios que ha hablado, que se ha
manifestado de una manera inconfundible, clara y definida. Y es el Unico Dios, de manera
que todo ser espiritual, adorado por la religidén que sea, que no se ajuste total y
absolutamente a las caracteristicas que Dios mismo ha revelado, no es, ni puede ser, divino.

Este Dios unico e inconfundible es el comienzo de todo, el Alfay la Omega tanto de la
creacion como de la revelacion. La revelacion no es una iniciativa humana. Los escritos del
Antiguo Testamento, aunque redactados por hombres, no son una obra meramente humana.
No reflejan las «aspiraciones religiosas del pueblo hebreo», ni su «creatividad espiritual»,



Dios ha hablado

sino que son mensajes divinos dirigidos a Israel. Proceden de Dios. Ellos dieron origen al
pueblo hebreo, no viceversa.

Hace unos momentos mencionabamos tres textos: Genesis 1, Hebreos 1y Juan 1. Es
posible matizar mas adn la relacion entre ellos. Todos empiezan con la realidad de Dios:
Génesis nos revela a Dios como Creador de todo; Hebreos como el que ha tomado la
iniciativa en la revelacion; y Juan 1 combina los énfasis de Génesis y Hebreos y revela a
Dios como aquel que da origen tanto a la creacién como a la revelacion. El Evangelio de
Juan, escrito después de Hebreos, recoge las ideas de los dos textos anteriores y nos ensefia
que el «Verbox» no sélo constituye la suprema revelacion de Dios («A Dios nadie lo vio
jamas; el unigénito Hijo, que esté en el seno del Padre, él le ha dado a conocer» v. 18), sino
que también fue a traves de él que Dios realizo la creacion.

El origen de todo esta en Dios. El es la primera causa. jQué apropiado, pues, que la
primera palabra de nuestra epistola sea «Dios»!

«Habiendo hablado»

En segundo lugar, Dios ha hablado. El Dios del que estamos hablando no es una fuerza
impersonal. No es una abstraccion o energia. Solamente una «persona» tiene la capacidad
de hablar y de comunicarse. Dios, al hablar, se revela como un ser personal.

Dios es un ser personal que se comunica con el hombre. Aqui tampoco el autor se detiene
a defender sus ideas. El da por sentado, igualmente, la idea de la revelacion de Dios. El que
Dios haya hablado es un hecho claro y contundente, asumido tanto por él como por sus
lectores. Dios no se esconde de su creacion. No se comunica sélo con los seres espirituales.
El Dios verdadero no se calla, sino mas bien se deleita en revelarse y relacionarse con
nosotros.

«Muchas veces»

En tercer lugar, el autor nos dice que Dios ha hablado repetidamente. Una cosa esta bien
clara si leemos el Antiguo Testamento: vez tras vez Dios habla. En el Pentateuco,
constantemente leemos: «Y dijo Dios». En los libros proféticos: «Asi dice el Sefior». Dios
habla a lo largo de la revelacion del Antiguo Testamento. Habla a Adan y Eva; habla a
Cain; habla a Noé, Abraham, Isaac, Jacob. Habla a Moisés y Josué. Habla a David y
Salomédn. Habla a una larga lista de profetas, comenzando por Samuel. Desde luego Dios
ha hablado muchas veces.

Sin embargo, esta misma frase se podria traducir: «en muchas porciones» 0 «en muchas
partes». Comprendida asi, da a entender que Dios ha hablado en distintas etapas. No todo el
mensaje de la revelacion de Dios fue dado en el mismo momento. La revelacion del
Antiguo Testamento es progresiva. Es como si Dios dijese una palabra y luego diese tiempo
para que los seres humanos pudiesen digerirla bien antes de comunicar otra. Asi, paulatina
y progresivamente, Dios iba revelandose a lo largo de los siglos. Pero al ser progresivo, el
mensaje del Antiguo Testamento necesariamente era parcial y fragmentario. Dios revelaba
a uno una cosa, a otro otra. Ninguno recibio toda la revelacion. Es como si a lo largo del
Antiguo Testamento se hubieran ido formando las piezas del puzzle. Pero, como veremos
en el versiculo 2, s6lo fue en Jesucristo que todas las piezas ocuparon su lugar definitivo
para revelarnos el cuadro completo. Por lo tanto, la revelacidn del pasado fue de inspiracién
verdadera, de origen divino; pero incompleta, parcial, dada progresivamente, a trozos.



Dios ha hablado

«Y de muchas maneras»

En cuarto lugar. Si la frase anterior nos ha hablado de la naturaleza repetida de la
revelacion del Antiguo Testamento, ahora vemos su naturaleza multiforme. Dios ha hablado
de muchas maneras. A veces por medio de suefios, a veces por una inspiracion profética o
intuicion interior, a veces mediante una voz audible. Habia muchas «maneras» en su
comunicacion. Dentro de esta variedad no debemos olvidarnos (porque nuestra Epistola no
se olvidara) de los simbolos y tipos, patrones, metaforas e imagenes del Antiguo
Testamento, especialmente del culto levitico. Tampoco debemos olvidar las diversas
formas literarias en las que los escritores del Antiguo Testamento vertieron la revelacion
divina: poesia y prosa, discursos y sermones, leyes y refranes, narracién histérica y
apocaliptica. Asimismo debemos recordar la diversidad del caracter y de la cultura de los
hombres que recibieron la revelacion.

Asi pues, no s6lo habia variedad en el contenido de la revelacion, que llegaba
paulatinamente, sino también en su forma. Es como si en el Antiguo Testamento la luz de
Dios quedase fragmentada a través del prisma de los diversos hombres que la recibieron, de
modo que cada uno refleja un color diferente; en cambio Jesucristo retine en si todos los
colores y produce la luz resplandeciente de la revelacion de Dios.

Lo importante para nuestro autor, sin embargo, es que, por medio de esta gran variedad,
sigue siendo Dios el que habla.

«En otro tiempo»

En quinto lugar Dios habl6 «en otro tiempo». Lejos de negar la validez del mensaje del
Antiguo Testamento, el autor de Hebreos ratifica su origen divino. Cuando dice que Jesus
es la revelacion de Dios por excelencia, no niega en absoluto el caracter divino de las
revelaciones anteriores. Aqui tenemos un claro respaldo de parte del Nuevo Testamento de
la fiabilidad, inspiracion, autoridad divina y naturaleza sagrada del Antiguo.

Las Escrituras son Palabra de Dios, y hemos de aceptarlas y escucharlas como tal. Pero,
dice el autor, aquella revelacién fue para otro tiempo. Los tiempos avanzan y nosotros
ahora estamos en los «postreros dias». EI mensaje del Antiguo Testamento era un mensaje
absolutamente valido para su tiempo.

Nota explicativa

Pero ahora ha venido una nueva revelacion. Esta no contradice la anterior, pero la
«cumple». EI mensaje del Antiguo Testamento queda absorbido dentro del Nuevo y debe
ser entendido conforme a la luz mayor de la nueva revelacion.

Segun los expertos, en griego la frase «otro tiempo» indica cierta distancia; se refiere a un
tiempo ya un poco lejano. De hecho, desde los tiempos de Malaquias, hacia unos
cuatrocientos afios, no habia habido revelacion por los profetas. Por lo tanto, el autor de
Hebreos, escribiendo en el primer siglo, puede decir: Hermanos, ¢0s acordais de que en
otro tiempo, ya hace siglos, Dios hablaba a nuestros padres? Bien, ahora Dios ha vuelto a
hablar en nuestro tiempo y su nueva palabra es para nosotros. En absoluto niega la



Dios ha hablado

naturaleza divina de la revelacion anterior, pero indica que aquélla queda supeditada ahora
a la nueva Palabra de Dios para la época que ha llegado en el Sefior Jesucristo

«A los padres»

En sexto lugar Dios habl6 «a los padres». No creo que la frase se refiera, como en otras
ocasiones, solo a los patriarcas (Abraham, Isaac y Jacob), sino a todos los antepasados de
los lectores hebreos. Dios dirigio su palabra a todos los israelitas desde Abraham (y aun
antes) hasta Malaquias. Los judios tuvieron el privilegio de ser los depositarios de «la
gloria, el pacto, la promulgacion de la ley, el culto y las promesas» (Romanos 9:4).

Quizas el autor emplea la frase «nuestros padres» con un sentido biologico, refiriéndose al
hecho de que sus lectores son descendientes de Jacob.
(ver 1 Corintios 10:1)

Nota explicativa

"Dios". El mismo que hablé para dar la revelacion del Antiguo Testamento es quien ha
hablado para dar la del Nuevo. EI Autor de los dos es el mismo Dios. --"en otro tiempo",
literalmente, en tiempos antiguos. Probablemente se hace referencia al tiempo entre
Abraham y Malaquias. --"muchas veces". Méas bien, como dice la version
Hispanoamericana, "en muchas porciones”, o en muchas partes. Gradualmente y en
fragmentos Dios les iba revelando su voluntad. (Comparese Isa-28:10).

«Por los profetas»

En séptimo lugar Dios habl6 «por los profetas». Estos eran la agencia humana de la
revelacion divina. Ninguno de ellos pretendia inventar su propia doctrina, ninguno hacia
alarde de sus propias intuiciones religiosas, ninguno se atrevia a ser «creativo» en estas
materias, porque las tenian por sagradas. En cambio, todos pretendian haber recibido su
mensaje de parte de Dios y se veian a si mismos como simples portavoces de una voluntad.

LA REVELACION DE DIOS EN JESUCRISTO

Dios, pues, ha hablado en otro tiempo. El autor escribe a lectores hebreos gque tenian
aquella Palabra como su gloria nacional. Era motivo de suprema satisfaccion para ellos que
Dios los hubiera elegido para ser el objeto de su revelacion. Pero, dice el autor, si vuestro
privilegio en el pasado era maravilloso, pensad que lo que ahora tenéis es mucho mas
maravilloso aun.

En el versiculo 2 dejamos atras el pasado y procedemos a la nueva (y definitiva)
revelacion de Dios en Jesucristo. El autor se expresa con palabras que indican por un lado
un principio de continuidad con respecto al mensaje del Antiguo Testamento, y por otro
lado un principio de contraste. La continuidad radica en que es el mismo Dios el que sigue
hablando. Los cristianos no han inventado una nueva deidad ni un nuevo mensaje. Hay un
solo Dios verdadero, el que siempre ha existido. EI mismo Dios que hablaba tan claramente
en el pasado, ahora vuelve a hablar en Jesucristo.



Dios ha hablado

Después de cuatrocientos afios de silencio, nos llega otra vez la voz de Dios. Y
evidentemente esta nueva revelacion no sera inferior a la anterior. Su superioridad se ve
precisamente en que es una revelacion posterior. Si hace falta una nueva palabra es porque
la anterior quedaba corta.

En todo esto vemos un principio de continuidad. Es el mismo Dios quien habla en ambas
revelaciones, y la una es incompleta sin la otra. Pero, por otro lado, el autor sefiala un
contraste entre las dos revelaciones. Pertenecen a diferentes momentos: ya no se trata de un
periodo en el pasado, sino de una nueva época, los «postreros dias». Los oyentes son
diferentes: ya no son los padres de antafio sino nosotros mismos. Y sobre todo el medio por
el cual Dios nos habla es diferente: antes hablaba por medio de los profetas, ahora habla por
el Hijo, nuestro Sefior Jesucristo. Es decir, el autor afirma y defiende el origen divino de los
dos Testamentos, pero lo hace de tal manera que deja patente la primacia del Nuevo.

«En estos postreros dias»

1:2 -- "en estos postreros dias". Mas bien, como dice la version Hispanoamericana, "al fin
de estos dias", que significa al fin de los dias de la dispensacion mosaica, cuando entro
Jesucristo en el mundo. Se refiere al ministerio personal de Cristo en la tierra. "Finalmente
les envi6 su hijo", Mateo-21:37.

El primer punto de contraste lo encontramos en la primera frase. Dios habia hablado «en
otro tiempo», pero ahora habla «en estos postreros dias». O mas literalmente, «al final de
estos dias».

Aplicacién; Con esta frase el autor indica que la revelacion por medio del Hijo es la
palabra final de Dios, por cuanto corresponde al periodo «final» de la historia humana.

La version “Latinoamericana” traduce asi

Heb 1:2 hasta que en estos dias, que son los Ultimos, nos habld a nosotros por medio de un
Hijo, a quien hizo heredero de todo, ya que por él dispuso las edades del mundo.
(Latinoamericana)

Hemos entrado en los «postreros dias», un periodo comprendido entre la primera venida
del Sefior Jesucristo y su retorno en gloria. Con la llegada del Mesias, ha comenzado a
manifestarse la era venidera, la que Pablo llama «el cumplimiento del tiempo» (en Galatas
4:4) o «la dispensacion del cumplimiento de los tiempos» (en Efesios 1:10). Por lo tanto,
debemos recordar que cuando la Biblia habla de los «ultimos dias», no se esta refiriendo a
afios que aun quedan en el futuro, ni a un periodo que vendra justo antes de la segunda
venida de Jesucristo, sino a todos los afios que van desde la primera venida hasta la
segunda. Por esto el apostol Pablo puede afirmar que nos «han alcanzado los fines de los
siglos» (1 Corintios 10:11). Y nuestro autor (en 9:26) dice que con la venida de Cristo ha
Ilegado «la consumacion de los siglos». La consumacion de los siglos no es una fecha que
aun queda por venir. Ya ha llegado.

En otras palabras, los «postreros dias» constituyen el periodo intermedio en el cual
nuestra redencién «ya» ha sido potencialmente realizada pero «todavia no» ha sido



Dios ha hablado

consumada. Es el espacio de la misericordia y paciencia de Dios, en el cual esta abierta de
par en par la puerta de la salvacién (2 Pedro 3:9). Es el tiempo entre la primera y la segunda
venida de Jesucristo. Estos son los postreros dias. Empezaron cuando el Hijo anuncio el
mensaje definitivo de Dios, y acabaran cuando el Hijo vuelva por segunda vez para salvar a
los que le esperan (9:28).

Nota explicativa.
Efesios 1:10

1:10 -- "de reunir todas las cosas en Cristo", la cabeza, 1:21-23; Col 1:15-20.

-- "dispensacion”, administracion, mayordomia, 3:9; 1Co-9:17. El plan usado por
algun mayordomo para administrar ciertos negocios. Esta palabra significa aqui el plan o la
economia por la cual Dios administra su voluntad en los "ultimos dias", la época o el
periodo del evangelio de Cristo. Frecuentemente se usa la expresion, "dispensacion
cristiana", para distinguirla de la "dispensacion mosaica"; esta Gltima iba a durar hasta el
"tiempo de reformar las cosas" (Heb-9:10).

-- "cumplimiento de los tiempos", el tiempo escogido por Dios (“el tiempo sefialado
por el padre", Gal-4:2), el tiempo méas oportuno y apropiado para enviar a su Hijo. "El
tiempo se ha cumplido”, dijo Juan, Maros 1:15. No habra otra época o dispensacion;
vivimos (desde el dia de Pentecostés) en los "postreros™ o "ultimos" dias (Hch-2:16-17;
Hebreos 1:1-2; 1Pedro 1:20; 1Jn-2:18).

-- "en los cielos... en la tierra", Filipenses 2:9-10; Mateo 28:18. Dominio universal.

«Nos ha hablado»

El segundo punto de contraste esta en aquellos que reciben la revelacion de Dios. Antes El
habia hablado a los padres, ahora nos ha hablado a nosotros. Por supuesto, este «nosotros»
se refiere en primer lugar al autor y a los primeros lectores hebreos, descendientes segun la
carne de los «padres» del versiculo 1. Sin embargo, el «nosotros» no sélo se hace extensivo
a cualquier hebreo que leyese esta epistola, sino a cualquier cristiano, sea judio o gentil.
Dios nos ha hablado a todos por medio de su Hijo, por cuanto los creyentes gentiles
también somos hijos de Abraham por adopcién en Jesucristo.

El mensaje de Jesucristo es final y completo al menos por dos razones. En primer lugar por
la calidad del mensajero. Dios no nos ha enviado un mensajero mas, sino que EI mismo ha
tomado forma humana para revelarnos su mensaje. En segundo lugar, porque el mensajero
es el mensaje. El Hijo es en si el Verbo. Quien le ha visto a El ha visto al Padre. Luego no
puede haber expresion més perfecta de la revelacion de Dios que la que encontramos en el
Sefior Jesucristo. La revelacion no esta solamente en sus palabras, sino también en su
misma persona. Precisamente Hebreos investigara mas la persona de Jesucristo que sus
palabras. Nosotros, pues, tenemos el privilegio de vivir en un tiempo en que no sélo
recibimos un mensaje de parte de Dios, sino que ademas conocemos a Dios en el mismo
mensajero. En palabras de Pedro:

«Todas las cosas que pertenecen a la vida y a la piedad nos han sido dadas por su
divino poder, mediante el conocimiento de aquel que nos llamoé» (2 Pedro 1:3).



Dios ha hablado

«Por el Hijo»

En realidad ya hemos empezado a considerar el tercero, y mas importante, de los puntos de
contraste: Dios no nos habla ahora por los profetas, sino por su Hijo. De hecho este
contraste es de tanta importancia que conduce al autor en los versiculos siguientes a toda
una reflexién sobre quién es el Hijo de Dios.

Con respecto a esta frase el texto griego es mas especifico y exacto que las traducciones
modernas. Literalmente no dice «por el Hijo», sino «por Hijo» 0 «en Hijo». Aqui hay un
nuevo contraste con el versiculo 1: Dios ha hablado «por los profetas» y «en Hijo». La
omision del articulo, aunque es un detalle pequefio, tiene su importancia. En la nueva
dispensacion Dios emplea un nuevo lenguaje. También es el lenguaje de Dios. El es la
Palabra de Dios en si. Dios nos habla «en Hijo». Es como si el texto dijera: «Dios nos ha
hablado como Hijo», o «en forma de Hijo». Jesucristo no es sélo el mensaje de Dios
encarnado, sino Dios mismo encarnado. Dios nos habla en Jesucristo, no s6lo por medio de
sus palabras, sino también a través de su vida, sus actos y supremamente (como veremos en
Hebreos) a través de su obra propiciatoria. Con nuestra traduccion, «por el Hijo», el texto
nos da la impresion de que la comunicacion de Dios por medio del Hijo y de los profetas es
esencialmente la misma. Pero «en Hijo» nos habla de la encarnacién, de la presencia de
Dios mismo en Jesucristo, de que Jesucristo no es sélo un canal utilizado por Dios para su
comunicacion, sino que es Dios mismo manifestado «en forma comunicable», de una
manera comprensible para los hombres. Jesucristo no es s6lo un hombre inspirado por
Dios, sino una persona divina que nos habla.

Aqui esta el meollo del contraste entre el mensaje de antes y el de ahora. En ambos casos
Dios habla. Pero ahora el mensaje no es solo perfecto por ser definitivo sino por el vehiculo
de su transmision. En el Hijo es Dios mismo quien nos habla directamente. Jesucristo no es
un portavoz humano que, por recibir un mensaje especialmente significativo o por tener un
oido especialmente afinado al mensaje de Dios, merece ser considerado algo méas que un
profeta. No es un ser humano cualquiera al que por sus méritos y vida santa Dios haya
elegido para elevarle a un rango superior al de los profetas. Es Dios mismo en forma
humana. Cuando los padres escuchaban a los profetas, estaban en presencia de hombres,
hombres pecadores, hombres limitados, aunque utilizados por Dios para transmitirles el
mensaje. Cuando nosotros escuchamos a Jesucristo, ciertamente estamos en presencia de un
hombre por cuanto El se hizo verdadero hombre, pero estamos en presencia de algo mas: de
Dios mismo.

Y este es el tema que ahora el autor nos explicara mas ampliamente.

Por Israel Gonzalez Zufiga



